
 

143 

 
 

 

RESCATE Y VALORIZACIÓN DE LAS TÉCNICAS CULINARIAS 
ANCESTRALES DE MANABÍ EN LA GASTRONOMÍA 

CONTEMPORÁNEA 
 

Dadiana Mishell Angulo Vera 
 Universidad Laica Eloy Alfaro de Manabí. Manta, Manabí, Ecuador  

dadiana.angulo@uleam.edu.ec 
http//orcid.org/0009-0003-4194-2643 

 

Diego Javier Delgado Delgado 
Universidad laica Eloy Alfaro de Manabí. Manta, Manabí, Ecuador.     

diego.delgado@uleam.edu.ec 
https://orcid.org/0009-0002-7565-5389 
 

Autor para correspondencia: diego.delgado@uleam.edu.ec 
 

Recibido: 20/06/2025     Aceptado: 30/09/2025   Publicado: 15/01/2026 

 

RESUMEN 

Este artículo explora la riqueza de las técnicas culinarias ancestrales de la 
provincia de Manabí, Ecuador, destacando su importancia como patrimonio 
cultural y su potencial para enriquecer la gastronomía contemporánea. Se 
analizan las denominaciones, insumos, utensilios y prácticas culinarias 
ancestrales de la región, con el objetivo de fomentar su conocimiento, 
aplicación e innovación en la formación gastronómica y el ámbito culinario 
actual. El estudio subraya la conexión entre la gastronomía manabita, la 
identidad cultural de sus pueblos (cholos y montubios), y el potencial del 
turismo gastronómico como herramienta para el desarrollo sostenible. Se 
propone la documentación y difusión de estas técnicas ancestrales para su 
preservación, valoración y aplicación en proyectos educativos, sociales y 
emprendimientos, contribuyendo así al fortalecimiento de la identidad 
gastronómica ecuatoriana y al desarrollo socioeconómico de Manabí. 

Palabras Clave: Patrimonio cultural culinario, Identidad gastronómica, 
Utensilios ancestrales. 

RESCUE AND APPRECIATION OF THE ANCESTRAL 
CULINARY TECHNIQUES OF MANABÍ IN CONTEMPORARY 

GASTRONOMY 
ABSTRACT 

This article explores the richness of ancestral culinary techniques from the 
province of Manabí, Ecuador, highlighting their importance as cultural heritage 

mailto:dadiana.angulo@uleam.edu.ec
https://orcid.org/0009-0002-7565-5389


 

144 

 
 

and their potential to enrich contemporary gastronomy. The region's ancestral 
culinary names, ingredients, utensils, and practices are analyzed, with the aim 
of promoting their knowledge, application, and innovation in culinary education 
and the current culinary world. The study highlights the connection between 
Manabí gastronomy, the cultural identity of its peoples (Choló and Montubio), 
and the potential of gastronomic tourism as a tool for sustainable development. 
The aim is to document and disseminate these ancestral techniques for their 
preservation, appreciation, and application in educational, social, and 
entrepreneurial projects, thus contributing to the strengthening of Ecuadorian 
gastronomic identity and the socioeconomic development of Manabí. 

Keywords: Culinary cultural heritage, Gastronomic identity, Ancestral utensils, 
Ancestral ingredients, Cholo culture, Montubio.Insumos ancestrales, Cultura 
chola, montubia. 

INTRODUCCIÓN 

Manabí, una provincia costera de Ecuador, se erige como un baluarte de la 

cocina tradicional ecuatoriana, custodiando un legado culinario ancestral que 

se resiste al paso del tiempo. Este artículo se adentra en la riqueza de las 

técnicas culinarias ancestrales de Manabí, explorando sus denominaciones, 

insumos, utensilios y su potencial para revitalizar la gastronomía 

contemporánea. El objetivo primordial es fomentar el interés por este 

patrimonio inmaterial, tanto en instituciones educativas como en grupos 

sociales, resaltando su valor intrínseco como parte fundamental de la identidad 

cultural ecuatoriana. 

METODOLOGÍA 

Esta investigación adopta un enfoque de revisión bibliográfica, fundamentado 

en el análisis crítico de estudios científicos vinculados al turismo cultural, 

patrimonio gastronómico y técnicas culinarias tradicionales. Se empleó como 

eje central literatura sobre la valorización de la gastronomía ancestral de 

Manabí, complementándolo con bibliografía académica que aborda el papel del 

patrimonio culinario como recurso turístico, identidad cultural y motor de 

desarrollo. 



 

145 

 
 

En primer lugar, se realizó la selección y organización de fuentes científicas 

que abordan la relación entre gastronomía, cultura e identidad, priorizando 

artículos que analizaran la cocina tradicional como atractivo turístico y como 

elemento configurador de memoria colectiva (Acle & Herrera, 2020). 

Posteriormente, se llevó a cabo una revisión analítica y comparativa de los 

aportes teóricos, contextualizando los planteamientos del artículo base dentro 

de un marco de discusión internacional. 

Igualmente, se consideraron estudios que destacan la importancia de la 

preservación de técnicas ancestrales y sus utensilios como expresiones 

culturales vivas (Pita et al., 2022; Duarte-Casar & Parreño-García, 2025; Santos, 

2025), entendidas como práctica culinaria y patrimonio intangible (Rivas, 

2014).  

Del mismo modo, se integraron investigaciones que evidencian el impacto del 

turismo gastronómico como estrategia de desarrollo sostenible y 

posicionamiento territorial (Delgado & Pico, 2022), así como trabajos que 

resaltan la necesidad de documentar, sistematizar y difundir los saberes 

tradicionales para evitar su pérdida progresiva (Intriago, 2019). 

Por último, el análisis permitió estructurar una visión metodológica que articula 

revisión documental, interpretación crítica y proyección educativa–turística, 

orientada a valorar la gastronomía ancestral como recurso cultural, académico 

y socioeconómico relevante. 

DESARROLLO 

Una de las actividades actuales más populares de la humanidad es el turismo, 

identificada como fenómeno social y con beneficios económicos, culturales y 

educativos. 

 
La UNESCO  organización orientadora e informadora en el ámbito del turismo 

plantea un enfoque holístico que conlleva a un desarrollo sostenible de la 



 

146 

 
 

actividad, que fomente la integración de valores naturales y culturales, estas  

consideraciones determinadas como fundamentales para generar oportunidades 

de producción y trabajo en las comunidades, en especial las rurales, las mismas 

que deben perseguir tres objetivos del ámbito del turismo cultural: la 

responsabilidad, integración, y la sostenibilidad, de manera que contribuyan 

con el desarrollo socioeconómico de las comunidades para mejorar su 

bienestar, y sobre todo que  aporte al enriquecimiento y a la conservación de 

la identidad cultural de los destinos, de modo que promueva el intercambio 

transcultural entre los visitantes y la comunidad, integrando el fomento a 

través de la preservación del patrimonio cultural como atractivo (BIOSPHERE, 

2015). 

La estrategia de impulsar el turismo cultural tiene su origen en la UNESCO, a 

través de la creación de un programa para conservar el Patrimonio Cultural y 

Natural, y promover la especialidad como reivindicación de la cultura y los 

pueblos originarios (UNESCO, 1972). 

En las propuestas sobre conservación patrimonial y cultural, no solo se 

consideraron las arquitectónicas que son las emblemáticas, sino también 

aquellas que pertenecen a la identidad y las costumbres ancestrales de los 

pueblos, encontrándonos con expresiones materiales y etéreas, donde todas 

tienen la particularidad de transmitir y saciar la curiosidad, en un mundo de 

información y acercamiento de las culturas y pueblos. 

Las sugerencias propuestas por el organismo mundial, fueron captando el 

interés de los que manejan el turismo y de propios y visitantes, al inicio en 

Europa, pero en la actualidad se ha difundido sus beneficios, como turismo 

cultural, y la mayoría de los países de la región que se demarca desde México, 

centro América y Sudamérica, han adoptado la estrategia en esta especialidad 

del turismo propiciando la defensa y conservación de la identidad cultural, y el 

impulso económico para fomentar el trabajo. 



 

147 

 
 

Dentro del ámbito de identidad cultural existen varias manifestaciones que se 

exponen en el turismo y a la vez genera la difusión de sus valores, 

manifestaciones como:  

* Expresión corporal: Danza, mimos. 

* Orales: poemas, refranes, canticos,  

* Productivos: artesanías, ropa, cerámica 

* Gastronómicos: dulcería, alimentos y bebidas 

Existe, en el mundo lugares que a pesar de no contar con un monumento 

patrimonial esplendoroso o histórico, poseen expresiones culturales para la 

captación del interés y posicionamiento turístico, y las manifestaciones antes 

mencionadas son las que predominan en el mundo autóctono americano, gracias 

a las características identitarias que tiene cada localidad, y aunque este tal vez  

no llegue a ser su atractivo principal, se cree pieza valiosa para complementar 

la oferta turística que oferta un destino (Acle et al., 2020). Incluso existen 

similitudes culturales aborígenes y otras introducidas con la conquista y la 

colonia, las mismas que se han transmutado en la alimentación y el 

costumbrismo, contribuyendo a generar una gastronomía auténticamente 

sudamericana. 

Uno de los países que utiliza el turismo cultural gastronómico como estrategia 

definida, es México, induciendo a sus pueblos mágicos y coloniales 

patrimoniales, a mantener, conservar y promocionar, sus valores de sociedad y 

vida, a pesar de la cercanía con naciones transculturales, han podido reivindicar 

su acervo cultural por encima de la influencia extranjera. 

Sin embargo, a la gastronomía en el turismo, no hay que mirarla en forma 

particular, porque requiere de un contexto que contribuya a encantar y 

satisfacer al comensal, por eso el entorno es un complemento para trasladar al 

consumidor a degustar placenteramente un platillo que lo admirara desde el 

punto de vista cultural autóctono. Para lograr este efecto, no se requiere de 



 

148 

 
 

ambientación cuantiosa ni sofisticada, más bien de armonía, e incluso un lugar 

rustico o básico estructurado por artefactos de producción culinaria ancestral 

o típica y atuendos populares para la atención, sería lo ideal para capta el 

interés y preferencia del turista. 

No es raro en varios países, observar como los turistas se trasladan a 

comunidades rurales para degustar alimentos autóctonos y palpar la cultura 

vernácula, en situ, estas comunidades están mentalizadas y educadas sobre sus 

valores culturales y la potencialidad que puede conllevar el comercio 

gastronómico. 

También en las urbes en la actualidad se promueve el turismo gastronómico 

cultural, ofertando para cualquier condición económica, y los mercados 

populares se han convertido en puntos de referencia donde se integran 

comerciantes y complementan una oferta gastronómica variada basada en la 

tradición, manteniendo aspectos autóctonos como la preparación, el menú, 

además del complemento de la vestimenta tocada por un mandil y pañuelo a la 

cabeza, estableciendo un servicio con higiene y cordialidad. 

Desde Mesoamérica hacia el extremo sur existe una corriente histórica en estos 

países muy marcada sobre el uso de insumos alimenticios con diversos métodos 

de preparación y artefactos ingeniosos y utilitarios que aún se emplean, y que 

son similares en la región, no obstante, cada nación implementa una 

particularidad para autentificarse en la diversidad gastronómica, un ejemplo el 

caso de la arepa, tortilla, talo, pupusa, gordita, de origen nativo, que se elabora 

de maíz, grano del cual los pueblos antiguos basaron su alimentación pero 

también consumían yuca, papas, calabaza, frijoles, maní, plátano, trigo,  

quinua, diversas raíces, frutas que recolectaban y la caza de animales de 

persecución o insectos que eventualmente encontraban.  

Sobre la preservación el hielo de montaña, la chilca o paja de paramo, los silos 

y el entierro en fosas, fueron las alternativas que aplicaron, y sobre la cocción 

de los alimentos utilizaban diferentes métodos como la deshidratación de 



 

149 

 
 

tubérculos, granos, secado, ahumado de carnes y pescados, la barbacoa, 

También para la preparación y consumo de los alimentos contaban con 

utensilios elaborados de diversos materiales como fibras vegetales, madera, 

piedra, frutos secos, barro cocido o cerámica, caparazones de tortugas, donde 

incluso cocinaban su carne, enseres que en conjunto con las preparaciones 

realizadas pueden ser considerados rasgos culturales (Rivas, 2014), estos 

utensilios con diseños propios se usaban en diferentes tareas de cocina, que 

aún se encuentran vigentes sobre todo en el campo, zonas rurales y 

restaurantes temáticos citadinos. 

La expectativa mundial por la alimentación, y las culturas vernáculas, en la 

actualidad se han convertido en un tema de interés para su difusión en los 

medios televisivos y digitales que han aprovechado la oportunidad para crear 

contenidos inminentes al tema e incluso el surgimiento de canales 

especializados en gastronomía y cultura vernácula, donde el lenguaje 

audiovisual y las nuevas formas narrativas surgidas de fuentes visuales 

heterogéneas han enriquecido el género de programas de cocina en la televisión 

(Castillo, 2016), y los podcasts que motivan al turista y al potencial consumidor 

a interesarse por los destinos que se promocionan, a través de su acervo cultural 

y gastronomía propia, y para lograr el objetivo deben poseer las condiciones 

que un visitante exige de un sitio, higiene, atención, satisfacción, 

características esenciales. 

La curiosidad del viejo mundo, Europa y medio oriente por el nuevo, occidente 

y América, trae consigo la oportunidad para captar uno de los negocios más 

beneficiosos para la sociedad, el turismo, España determinado por la 

organización Mundial del Turismo, como el número uno en la especialidad, 

reconoce la repercusión que conlleva, la actividad no solo beneficiando a 

directos servidores con trabajo sino también a indirectos que podrían ser más 

numerosos que los primeros, contribuyendo de manera positiva en la Balanza 

de Pagos nacional con un efecto de ingreso elevado con relativa inversión, 

además contribuye con el equilibrio de la BP, en su aportación al Producto 



 

150 

 
 

Interior Bruto (PIB) y en el impulso al empleo. También genera imagen de país 

turístico al mundo en una economía globalizada y mediática (Bujan et al., 

2015). 

Una de las zonas interesantes, en el nuevo despertar turístico son los destinos 

exóticos como los ubicados en la latitud cero, o línea del ecuador, debido a que 

presenta condiciones climáticas y geográficas únicas que pueden considerarse 

favorables para ciertos tipos de actividades, como el turismo y el buen vivir de 

las poblaciones. Estas condiciones se caracterizan por un clima cálido y 

húmedo, abundancia de luz solar, y una gran diversidad biológica. 

Al referirnos a Ecuador, el país de los 4 mundos, denominación que se debe a 

que en su territorio convergen cuatro regiones naturales distintas: la costa, la 

sierra, la selva y las islas Galápagos. Esta variedad de paisajes y ecosistemas lo 

convierte en un microcosmos reconocido mundialmente por la diversidad de 

vida natural, y cultural. (Ayers, 2016). 

Además posee una fuerte ascendencia cultural, que se remonta entre 3500 y el 

1500 a.C. , con Valdivia una civilización temprana que floreció en la costa 

Ecuatoriana, en la península de Santa Elena. Fue pionera en la producción de 

cerámica en América y desarrolló una agricultura de subsistencia basada en 

cultivos como el maíz, frejoles y calabazas.  

Su antigüedad solo es superada por la cultura de Lagoa Santa de Brasil (Barroso, 

2014), otra de las características de esta región fue su integración al mundo 

incásico,  como parte del imperio florecido en Perú entre los años 1400 al 1533 

d.C, contribuyendo con su último emperador Atahualpa nacido en lo que hoy es 

la provincia de Imbabura.  

Durante este período, los incas expandieron su imperio por gran parte de 

Sudamérica, desde Quito en el norte hasta Santiago en el sur  (Colombia, 

Ecuador, Perú, Bolivia, Chile y Argentina) y marcó un hecho histórico inusitado: 

por primera y única vez un estado andino que conquistó e integró 

territorialmente prácticamente todos los espacios geográficos y ecológicos a su 



 

151 

 
 

alcance y reunió bajo su dominio a una gran cantidad de pueblos con diversos 

desarrollos económicos, políticos e ideológicos (Tantaleán, 2015), alrededor de 

100 años duró la presencia incásica en este país, contribuyendo con su 

gastronomía, hoy muy predominante en la región sierra.  

Aunque no fue una cultura oceánica, como la Manteña, periodo de integración 

entre el 500 y 1532 d.C. sus proteínas las obtenían de mariscos y peces de mar, 

ríos y lagos. Que fueron comercializadas en las altas serranías trasportados en 

llamas por chasquis. El pejerrey, extraído de lagos y ríos era uno de los insumos 

preferidos. Comían poca carne. y parte procedían de aves domésticas y de caza. 

También carne de venado, lobo marino, zorros, vizcachas y camélidos, 

especialmente llama. En la costa norte consumían iguanas y monos, carne de 

cuy (Berrios, 2014; Peña, 2014).  

 

Sin embargo, cuando se refiere a gastronomía ecuatoriana, existe una región 

en este país, denominado provincia de Manabí, el origen de su nombre se 

remonta a los pueblos indígenas que floreció en la región costera de lo que hoy 

es Ecuador, principalmente en las provincias de Manabí y Santa Elena, a partir 

del año 600 d.C.  

Esta cultura es conocida por su cerámica distintiva, incluyendo los famosos 

"torteros manteños” y por su habilidad para la navegación y el comercio 

marítimo, hoy su calidad gastronómica e influencia a traspasado los gustos 

locales nacionales e internacionales, su estilo de alimentación está basada 

íntegramente en su costumbrismo y tradiciones, Manabí es poseedor de un clima 

tropical propicio para todo tipo de cultivo, y con un perfil marítimo de 

alrededor de 320 kilómetros y además de los ríos Daule, Chone, Jama y Carrizal, 

que lo convierte en un destino propicio para la producción y el fortalecimiento 

del turismo (Delgado & Pico, 2022). 

La riqueza gastronómica de Manabí, forjada a lo largo del tiempo y a través de 

un legado ancestral se ha transmitido de generación en generación a través de 



 

152 

 
 

las técnicas culinarias y que forma parte de la identidad cultural de los pueblos 

cholos y montubios, refiriéndonos a los dos grupos sociales que lo habitan. 

 
Actores del turismo cultural, que fueron excluidos durante muchos años, y que 

gracias a las reformas legales del Estado que fueron fundamentales para el 

reconocimiento de la diversidad y la multiculturalidad, especialmente a través 

de la Constitución Nacional de 2008, que establece al Estado como plurinacional 

e intercultural. Esto ha implicado la creación de leyes y políticas que protegen 

los derechos de las nacionalidades y pueblos indígenas, afroecuatorianos y 

montubios. Con respecto al pueblo cholo esta etnia corresponde al segmento 

de los indígenas (Zambrano, 2018). 

 
Particularmente a Manabí, en la época de la colonia, el proceso de aculturación 

fue sostenido y progresivo, y en la época republicana, fines del siglo XIX, se da 

la mutación del término indio a cholo, con lo cual comienza a invisibilizarse a 

los habitantes derivados de los pueblos autóctonos costeros, fracturándose 

drásticamente la conexión histórico ancestral de su identidad cultural (Molina, 

2023). 

 
Las costumbres gastronómicas de la cultura chola de Manabí, se caracterizan 

por los siguientes aspectos: uso predominante del plátano verde, este 

ingrediente es fundamental y se utiliza en una gran variedad de preparaciones, 

desde los patacones y empanadas de verde, el corviche y la tonga (Pita et al., 

2021; Duarte et al., 2023). Sin embargo, su origen es asiático y se introduce a 

través de África y luego se extendió a zonas tropicales y subtropicales de 

América Latina con la llegada de los españoles. Si bien no hay registros fósiles 

que lo confirmen, evidencias arqueológicas datan de hace más de 7000 años.  

El maní fue introducido a México durante la época Prehispánica y, 

posteriormente, los españoles lo llevaron a Europa y África, expandiendo su 

cultivo y consumo a nivel global. 



 

153 

 
 

Respecto a los productos del mar, la cultura Manteño-Huancavilca, asentada en 

el perfil costero fue una sociedad prehispánica y se destacó por su habilidad en 

la navegación y el comercio marítimo. Los Manteños establecieron rutas 

comerciales que se extendían desde México hasta Chile. Y por su ubicación 

costera, los mariscos y pescados frescos se utilizan en muchos de sus platos, 

como ceviches, cazuelas y el encebollado.  

Acerca del maíz, este es utilizado en tortillas, sopas, caldos, chicha y otras 

preparaciones. Tiene su origen en México, donde fue domesticado a partir de 

una gramínea silvestre llamada teocintle, hace aproximadamente 9000 años; 

entre tanto, la yuca, es otro tubérculo importante en la dieta, es originaria de 

Sudamérica, concretamente de Brasil, y se domesticó hace unos 10.000 años.  

El arroz es un cereal que se originó en las regiones húmedas de Asia tropical y 

subtropical, su cultivo comenzó hace 10.000 años, en China, en la región del 

valle del río Yangtsé, fue uno de los primeros lugares donde se domesticó y 

cultivó. La gramínea fue introducida en Ecuador en el siglo XVIII, a través del 

comercio colonial, y su cultivo se desarrolló principalmente en las provincias 

de Guayas, Manabí y Esmeraldas. Se cree que los pueblos indígenas ya 

cultivaban arroz de forma rudimentaria antes de la llegada de los europeos. 

Por otra parte, la gastronomía montubia se caracteriza por el uso de productos 

locales y frescos, con influencia de la tierra y el mar, y comparten los mismos 

ingredientes que utilizan los cholos, pero la gallina criolla y cerdo, son insumos 

de esta cultura. 

Los preparados emblemáticos montubios, que no se mencionaron en la cultura 

anterior son, plátano verde, sango de verde y otros. El maní se prepara en sal 

prieta y tiene diferentes usos. 

Los preparados emblemáticos montubios también abarcan el pescado y los 

mariscos, además del maíz que se emplea para tortillas, humitas y greñosos. 

Igualmente forman parte de estos,  la yuca, cocinada en tortillas, en forma de 



 

154 

 
 

pan, o como parte de sancochos y sopas, todo lo cual, junto a la gallina criolla, 

se empleas para caldos y estofados. 

Por su parte, el cerdo es uno de los ingredientes más versátiles en esta  

gastronomía, presente en embutidos, salchichas, bollos, carnes y sopas que 

enriquecen la mesa con su sabor característico. En la provincia de Manabí, la 

tradición culinaria se expresa en una variedad de platos típicos que reflejan la 

riqueza de sus productos y la creatividad de su gente. 

Entre estas delicias se encuentra el Viche, una sopa espesa elaborada a base de 

pescado o mariscos, maní y una mezcla de verduras que le otorgan un sabor 

único. La Tonga es otro plato emblemático: arroz acompañado de pollo o 

pescado en salsa de maní y maduro cocido, todo cuidadosamente envuelto en 

hojas de plátano. La cazuela, por su parte, es un guiso horneado que combina 

plátano verde, pescado o camarones y maní, creando una textura cremosa y un 

sabor profundo. 

El Encebollado, considerado uno de los platos más representativos del Ecuador, 

es una sopa de pescado, generalmente albacora, servida con yuca y cebolla 

colorada en julianas. El corviche ofrece una preparación a base de plátano 

verde, maní y pescado o camarón, que puede servirse frito u horneado. No 

menos importante es el Bolón de verde, una masa de plátano verde rellena de 

queso, chicharrón o ambos, que se fríe o se asa para lograr una textura crujiente 

por fuera y suave por dentro. 

En el ámbito de los ceviches, Manabí destaca con el ceviche de Jipijapa, 

preparado con pescado o mariscos, limón, sal, cebolla, maní, chifle y otros 

aliños; y el ceviche manteño, que combina atún curtido en zumo de limón con 

sal, cebolla, pepino, tomate, cilantro y patacón. Como acompañamiento, la Sal 

prieta se presenta como una salsa seca elaborada con maní, maíz tostado y 

cilantro, ideal para realzar los sabores de cualquier plato. Finalmente, las 

hayacas completan esta lista: tamales de harina de maíz rellenos de carne, 



 

155 

 
 

huevo y verduras, envueltos en hojas de plátano, que evocan la tradición y el 

sabor de la cocina manabita. 

Dulces y bebidas 

En la tradición manabita, las bebidas y los dulces ocupan un lugar especial en 

la mesa, reflejando tanto la herencia indígena como la influencia española. 

Entre las bebidas más representativas se encuentra la chicha de maíz no 

fermentada, refrescante y nutritiva, así como la chicha de chontilla, elaborada 

con el fruto de la palma de chontilla o chontaduro. También son comunes la 

horchata de arroz con canela, el jugo de tamarindo, el rompope con 

aguardiente, el jugo y el agua de coco, el café y el tradicional guarapo de caña, 

que conserva el sabor auténtico de la tierra. 

En cuanto a los dulces, los pueblos originarios ya mostraban predilección por lo 

dulce, aunque el conocimiento del azúcar de caña y la elaboración de postres 

como los conocemos hoy llegó con la influencia española. Ingredientes 

ancestrales como el maíz y el maní siguen presentes en preparaciones 

tradicionales como la natilla y los bocadillos de maní.  

En Rocafuerte, la historia de la dulcería tiene raíces profundas: hace más de 

120 años, las monjas Franciscanas y Mercedarias comenzaron a elaborar estos 

productos utilizando leche, harina y azúcar. Con el tiempo, las recetas se 

adaptaron a los recursos de la región, dando origen a dulces genuinos y únicos. 

El uso de almidón de yuca o achira en los alfajores, por ejemplo, les confiere 

una textura particular. Este cantón se distingue por su gran variedad de dulces, 

algunos exclusivos como el limón relleno. 

Entre las preparaciones más emblemáticas se encuentran los alfajores, hechos 

con masa de harina de almidón de yuca o achira, rellenos de dulce de leche o 

miel de panela y, en ocasiones, espolvoreados con azúcar impalpable. El manjar 

de leche, también llamado dulce de leche, es una crema suave y caramelizada 

a base de leche y azúcar, cocinada lentamente. Los bocadillos de maní, con su 



 

156 

 
 

textura arenosa y sabor intenso, combinan maní molido con panela o azúcar. 

Las cocadas, elaboradas con coco rallado y endulzadas con panela, pueden 

incluir leche o frutas y presentan diversas texturas. Los suspiros, pequeños 

merengues horneados, son crujientes y delicados. 

 Los huevos moyos, tradicionales en zonas rurales, se preparan con yemas de 

huevo y azúcar, cocinadas hasta obtener una consistencia suave y acaramelada. 

La torta de guineo, aunque no exclusiva de Manabí, es muy común gracias a la 

abundancia de banano en la región formaba parte de su sustento (Intriago, 

2019). 

Finalmente, el pan de yuca remonta sus orígenes a tiempos prehispánicos, como 

lo relata Pedro Cieza de León en su “Crónica del Perú”, donde describe cómo 

los pueblos indígenas cultivaban y procesaban la yuca para obtener harina y 

elaborar una especie de pan (Rodríguez, 2021). 

Técnicas de cocción tradicionales en gastronomía 

La cocina tradicional de Manabí es un tejido vivo de memoria, técnica y 

territorio. Sus sabores nacen de métodos transmitidos por generaciones, de la 

relación íntima con el fuego y la tierra, y de la creatividad que convirtió 

ingredientes cotidianos en patrimonio. En ese universo, las técnicas de cocción 

constituyen el corazón de una identidad culinaria que se mantiene vigente a 

pesar del paso del tiempo y de los cambios sociales. 

El horneado en horno de leña imprime a los alimentos un carácter ahumado 

inconfundible, una profundidad aromática que no solo sazona sino que narra 

historias de hogar y reunión. El majado, especialmente del plátano verde 

cocido, es una técnica tan sencilla como decisiva que moldea texturas y sabores 

fundamentales en la mesa manabita. La salazón, tradicionalmente empleada 

para conservar el pescado, testimonia el ingenio frente al clima y la necesidad 

de preservar el alimento sin perder su esencia. Y la fritura, protagonista en la 



 

157 

 
 

preparación del plátano verde para patacones, aporta ese crujir dorado que 

equilibra lo cremoso, lo ácido y lo salado en múltiples platos. 

Estas técnicas dialogan con utensilios que también cuentan su propia historia. 

El fogón manabita, una caja de madera elevada sostenida por cuatro postes, 

aloja en su interior las ollas semi enterradas y rodeadas de una mezcla de 

arcilla, ceniza y arena, lo que permite aislar y conservar el calor, logrando 

cocciones uniformes y prolongadas.  

Las ollas de barro, herederas de la cultura Manteña, son más que recipientes: 

curan los guisos, regulan la acidez, aportan minerales y dejan en la sopa o en 

la cazuela una impronta terrosa y amable. En el tiesto de barro se tuestan 

granos, se calientan tortillas y se reavivan alimentos sobre las brasas. La piedra 

de moler, aunque hoy menos habitual, fue columna vertebral para transformar 

el maíz y otros granos.  

La batea de madera facilita el amasado y la mezcla en grandes volúmenes; el 

molinillo de mano despierta cafés, cacaos y especias; el horno de leña sostiene 

panes y carnes con su calor envolvente; y cántaros y tinajas de barro resguardan 

el agua y la chicha, manteniendo frescura y sabor. 

Junto a estas prácticas, existen espacios que guardan y exhiben la herencia 

material y simbólica de la cocina y la vida manabitas. El Complejo Arqueológico 

Hojas Jaboncillo, uno de los sitios más extensos del país, abarca un territorio 

vasto donde persisten vestigios de una ciudad de la cultura Manteña; sus 

colecciones (copas, compoteras, conchas Spondylus, sellos, láminas de metal 

dorado, huesos tallados y fragmentos de sillas) permiten imaginar el entramado 

de usos y costumbres que rodeaban el alimento.  

En el Museo Agua Blanca, dentro del Parque Nacional Machalilla, la memoria de 

las culturas Manteña y Machalilla se enlaza con la vida comunitaria actual. El 

Museo Arqueológico Balseros del Mar Sur, en Salango, y el Museo Arqueológico 

de la Comunidad Agua Blanca–Puerto López reúnen evidencias de las sociedades 



 

158 

 
 

que poblaron la costa, mientras que el Museo Arqueológico y Biblioteca de la 

Universidad Técnica de Manabí, en Portoviejo, aporta investigación y difusión 

para comprender el pasado provincial. Pese a este legado, las técnicas y saberes 

tradicionales enfrentan riesgos. La industrialización y la globalización traen 

consigo métodos acelerados, nuevos sistemas e instrumentos, así como 

presentaciones pensadas para la comercialización en volumen.  

Este escenario tiende a relegar las preparaciones ancestrales, que requieren 

tiempo, cuidado y una relación directa con los utensilios y el entorno. Aun así, 

la transmisión del conocimiento no se ha interrumpido, la Universidad Laica 

Eloy Alfaro de Manabí, desde sus carreras de Turismo, Gastronomía, y 

Hospitalidad y Hotelería, cultiva y enseña a sus estudiantes la gastronomía 

Manteña y Manabita como especialidad distintiva, aportando a la conservación 

y actualización de estas prácticas. 

Hablar de gastronomía Manteña es reconocer una particularidad que diferencia 

a Manabí del resto de expresiones alimenticias de la región. Un ejemplo claro 

está en los ceviches, donde la técnica y los insumos definen la identidad de 

cada cantón. En Portoviejo, el uso de pescado picudo pre cocido al lavarlo en 

agua caliente, acompañado con chifle, da como resultado un perfil más 

“arenoso” en boca y un sabor singular.  

En la tradición manteña, la albacora encurtida en limón sutil y servida con 

patacón privilegia la frescura y la firmeza del corte. En Jipijapa, el dorado o 

guaju, también encurtido en limón sutil, incorpora pasta de maní como 

aditamento y se acompaña con chifle, logrando un contraste de acidez, 

cremosidad y crocantez que es ya una firma local. Mismo nombre, técnicas 

distintas; mismo mar, identidades múltiples. 

La escasa documentación y sistematización de estas prácticas ha favorecido su 

paulatino olvido. De ahí la urgencia de emprender estudios que registren 

recetas, procesos, herramientas y contextos, y que propongan estrategias para 



 

159 

 
 

su incorporación en la cocina contemporánea. Este conocimiento, 

correctamente descrito y compartido, no solo fortalecería la identidad 

gastronómica de Manabí, sino que también permitiría generar propuestas 

innovadoras que respeten la tradición y, a la vez, dialoguen con las tendencias 

actuales. 

La revalorización de las técnicas culinarias tradicionales enriquece la mesa y 

cataliza el turismo y la economía local. El turismo gastronómico, orientado a 

descubrir historias, paisajes e ingredientes, se convierte en una herramienta de 

desarrollo sostenible para las comunidades: promueve el interés por las 

tradiciones, dinamiza el comercio, fomenta el orgullo territorial.  

No es casual que, a escala nacional, la comida manabita goce de alta estima; 

muchos negocios anuncian con orgullo su experticia en auténtica comida 

manaba, conscientes de que ese nombre convoca preferencia y confianza. Por 

ello, Manabí es reconocida como un corazón de la cocina tradicional 

ecuatoriana, con un repertorio de platos que resiste al tiempo y se renueva sin 

romper sus raíces. 

Con este horizonte, se impone la necesidad de registrar las técnicas culinarias 

ancestrales en libros y plataformas digitales. Un archivo vivo, accesible y bien 

curado, facilitaría su uso en proyectos sociales y académicos, permitiría 

incorporarlo a los planes de estudio de la carrera de Gastronomía y llevarlo al 

laboratorio didáctico, donde manos jóvenes aprendan a escuchar el hervor en 

la olla de barro o el crepitar del tiesto.  

La propuesta puede articularse inicialmente con la docencia, para luego 

vincular sus resultados con la sociedad: que el conocimiento retornado al 

territorio se traduzca en emprendimientos, circuitos gastronómicos, talleres 

comunitarios y nuevas oportunidades de comercialización. Así, ideas gestadas 

en trabajos de titulación y proyectos locales podrán convertirse en negocios 

sostenibles que beneficien a las familias manabitas. 



 

160 

 
 

En síntesis, la gastronomía de Manabí, sus técnicas de cocción, sus utensilios, 

sus espacios de memoria, su diversidad de preparaciones, encarna una manera 

de habitar el mundo. Resguardarla es preservar recetas y defender una relación 

con el tiempo, con la naturaleza y con la comunidad. Estudiarla, documentarla 

y enseñarla es asegurar que, mañana, el fuego siga encendido y el sabor a leña, 

maní y mar continúe nombrando a Manabí en cada mesa. 

CONCLUSIONES 

La gastronomía ancestral de Manabí constituye un patrimonio cultural vivo que 

trasciende la mera práctica culinaria para convertirse en un símbolo de 

identidad, memoria histórica y cohesión social. Las técnicas tradicionales de 

preparación, los utensilios, los ingredientes autóctonos y las recetas 

transmitidas de generación en generación reflejan la relación profunda entre 

territorio, cultura y comunidad. No obstante, este legado enfrenta riesgos 

derivados de la globalización, la industrialización de la alimentación y la 

pérdida progresiva de prácticas tradicionales, lo que evidencia la necesidad de 

acciones urgentes para su preservación y puesta en valor. 

Asimismo, se demuestra que la cocina manabita posee un alto potencial para 

fortalecer el turismo cultural y gastronómico, al constituirse como un atractivo 

que genera experiencias significativas, fomenta el orgullo identitario, dinamiza 

la economía local y contribuye al desarrollo sostenible de las comunidades. En 

este sentido, la preservación de la gastronomía tradicional debe entenderse 

como una acción cultural y una estrategia de desarrollo territorial. 

El estudio resalta además la importancia de la documentación, sistematización 

y difusión de estas prácticas culinarias como vía para evitar su olvido y 

garantizar su transmisión a las nuevas generaciones. Instituciones educativas y 

turísticas desempeñan aquí un papel fundamental, pues su participación 

permite integrar el conocimiento ancestral en procesos formativos, proyectos 

sociales y propuestas innovadoras sin romper el vínculo con la tradición. 



 

161 

 
 

Rescatar las técnicas culinarias ancestrales de Manabí significa proteger 

patrimonio, fortalecer identidad, impulsar turismo responsable y contribuir al 

bienestar de las comunidades locales. Preservarlas es asegurar que la memoria 

cultural permanezca viva, dialogando con la modernidad sin perder su esencia. 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Acle-Mena, R. S., Santos-Díaz, J. Y., & Herrera-López, B. (2020). La 

gastronomía tradicional como atractivo turístico de la ciudad de Puebla, 

México. Revista de investigación, desarrollo e innovación, 10(2), 237-248. 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S2027-

83062020000100237&script=sci_arttext 

 

Ayers, R. (2016). Los 10 países con mayor biodiversidad. Mongabay.              

https://news.mongabay.com/2016/05/top-10-biodiverse-countries/ 

Bernal, A. R. L. C. (2016). Los aportes de las formas narrativas y un nuevo 

lenguaje audiovisual en los programas de gastronomía en la televisión 

peruana (2011-2013) [Tesis de maestría. Pontificia Universidad Católica del 

Perú, Facultad de Ciencias y Artes de la Comunicación]. Repositorio 

institucional de la Pucp. https://n9.cl/6v8uk   

Berrios Hurtado, L. (2014). Desarrollo Histórico de la gastronomía en el Perú.  

BIOSPHERE, (2015).Carta Mundial del turismo sostenible +20. UNESCO. 

Bujan, Y. M., Moreno, B. G., Sotelo, P. G., Varela, I. P., & Alcantud, A. F. 

(2015). El sector turístico español: situación actual y perspectivas de 

futuro. Estudios Turísticos, (205), 71-94. 

https://estudiosturisticos.tourspain.es/index.php/ET/article/view/1188/

1187 

Delgado Vera, D., & Pico Barcia, J. (2022). Cambios en la gastronomía manabita 

en el contexto de la globalización: Caso cantón Manta. [Tesis de grado. 

Universidad Laica Eloy Alfaro de Manabí, Manta, Ecuador] Repositorio 

https://estudiosturisticos.tourspain.es/index.php/ET/article/view/1188/1187
https://estudiosturisticos.tourspain.es/index.php/ET/article/view/1188/1187


 

162 

 
 

institucional de la Uleam.   

https://repositorio.uleam.edu.ec/handle/123456789/4455 

Duarte-Casar, R., & Parreño-García, J. (2025). Representación de la cocina 

manabita mediante la lista libre: Estudio piloto en Portoviejo. Revista de 

Gastronomía y Cocina, 4(E1), Artículo 040104. 

https://doi.org/10.70221/rgc.v4iE1.92  

Duarte-Casar, R., Intriago-Valarezo, R., Buzetta-Ricaurte, F., & Rojas-Le-Fort, 

M. (2023). Viche: encontrabilidad, tendencias e ingredientes de una sopa 

emblemática manabita en búsquedas de Internet. Revista de Gastronomía 

y Cocina, 2(1). https://doi.org/10.5281/zenodo.7640552 

Intriago Bravo, P. (2019). Compilación de la gastronomía ancestral manabita: 

Origen y evolución en parroquias rurales de Portoviejo. [Tesis de grado. 

Universidad Laica Eloy Alfaro de Manabí, Manta, Ecuador] Repositorio 

institucional de la Uleam.   

https://repositorio.uleam.edu.ec/bitstream/123456789/2607/1/ULEAM-

HT-0053.pdf 

Molina Cedeño, E. (2023). Identidad Cultural de Manabí. Entre cholos y 

montubios. Universidad central del Ecuador. 

https://www.uv.mx/tipmal/files/2016/11/4.Memorias_1-296.pdf 

Peña, G. B. (2014). La cultura Valdivia o el surgimiento de la cerámica en 

América. Historia Digital, 14(23), 6-22. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4855665 

Pita Lino, A. E., Pibaque Pionce, M. S., Santos Moreira, V. T., & Vergara Mite, 

G. E. (2022). Gastronomía como recurso cultural del patrimonio intangible 

del cantón Jipijapa. UNESUM-Ciencias, 6(4), 95–101. 

https://doi.org/10.47230/unesum-ciencias.v6.n4.2022.699 

Pita Lino, A., Pibaque Pionce, M., Santos Moreira, V., & Toala Baque, G. (2021). 

Recursos culturales y naturales potencial de una ruta turística 

gastronómica. ALFA. Revista de Investigación en Ciencias Agronómicas y 

https://repositorio.uleam.edu.ec/bitstream/123456789/2607/1/ULEAM-HT-0053.pdf
https://repositorio.uleam.edu.ec/bitstream/123456789/2607/1/ULEAM-HT-0053.pdf


 

163 

 
 

Veterinarias, 5(15), 615–634. 

https://doi.org/10.33996/revistaalfa.v5i15.143  

Regalado, T. (2019). Manabí y su gastronomía milenaria. ULEAM. 

https://surl.li/friqda 

Rivas, A. (2014). El casabe y la arepa: Alimentos prehispánicos de la culinaria 

indígena venezolana. Revista PASOS. Revista de Turismo y Patrimonio 

Cultural, 12(2). 

http://www.pasosonline.org/Publicados/12214/PS0214_13.pdf 

Rodríguez, A. (2021). Cieza de León Cronista del Gran Caldas y el Perú. Estudios 

Extremeños, 1225. Revista de Estudios Extremeños, 2021, LXXVII, N.º III, 

pp. 1225-1239 https://www.dip-

badajoz.es/cultura/ceex/reex_digital/reex_LXXVII/2021/T.%20LXXVII%20n

.%203%202021%20sept.-dic/00124460.pdf 

Santos Moreira, V. T. (2025). Gastronomía y patrimonio cultural en Jipijapa: 

Un viaje a través del sabor y la historia. RECIMUNDO, 9(1), 937–947. 

https://recimundo.com/index.php/es/article/view/2563 

Tantaleán, H. (2015). El Imperio Inca: Indicadores arqueológicos de un Estado 

expansivo andino. Inka Llaqta, 4, 9-42. https://surl.li/ksvmupUNESCO, 

(1972). Convención sobre la protección del patrimonio mundial, cultural y 

natural. https://whc.unesco.org/archive/convention-es.pdf 

            Universidad Nacional del Santa. 

https://repositorio.uns.edu.pe/handle/20.500.14278/2826  

Zambrano Sornoza, K. (2018). Análisis de la participación de los actores de los 

pueblos cholos y montubios en la elaboración de contenidos interculturales 

difundidos en radio Cañaveral del cantón Santa Ana en el periodo de enero 

a junio de 2018. [Tesis de grado. Universidad Laica Eloy Alfaro de Manabí, 

Manta, Ecuador] Repositorio institucional de la Uleam.  

https://repositorio.uleam.edu.ec/handle/123456789/1751 

https://surl.li/friqda
http://www.pasosonline.org/Publicados/12214/PS0214_13.pdf
https://whc.unesco.org/archive/convention-es.pdf

